
 

 

 

 

ANTIGONE 
 

 

DOSSIER PEDAGOGIQUE 

 

 

 

 

Sainte-Marie -  La Ravine des Chèvres - Janvier 2018 

 

 



 

 

 

 

PROLOGUE 

 
 
 
 
 
« Voilà. Nous allons vous proposer l’histoire d’Antigone. Antigone, c’est cette femme que vous allez 
rencontrer, et qui va vous dire tant de choses. 
 
En vous parlant, elle vous regardera droit dans les yeux. Elle pensera. Elle pensera qu’elle a été Antigone, 
et qu’elle le sera à nouveau tout à l’heure, devant vous, et qu’elle  surgira.   
 
Et soudain, cette femme qu’on croyait renfermée, que personne ne prenait au sérieux dans la famille, se 
dressera seule en face du monde, seule en face de Créon son oncle, qui est roi.  
 
Elle sait qu’elle va mourir, parce que c’est son choix…. 
 
Elle s’appelle Antigone, et elle jouera son rôle jusqu’au bout… », 
 

 

 

Au départ de notre projet, nous voulions proposer aux élèves et aux enseignants du secondaire, une 

nouvelle façon d’aborder Antigone, loin des clichés du théâtre grec, loin de la codification rigide de l’œuvre 

de Sophocle. Et cela, tout en se réclamant de lui, tout en assumant cette héroïque filiation. 

 

C’est pourquoi notre proposition repose sur une nouvelle réécriture, réécriture qui emprunte bien 

évidemment les nombreux sentiers qui ont été tracés par Sophocle, Cocteau, Brecht, Anouilh…et bien 

d’autres encore. Qu’il nous soit permis de les honorer ici, prestigieux aînés qui nous ont légué tant de 

merveilles.  

 
Ce dossier, qui s’adresse aux enseignants, doit leur permettre de donner aux élèves avec qui ils viendront 

voir la pièce, les repères, les clés de ce mythe d’Antigone. L’idée est dans un premier temps, de leur donner 

tous les outils pour apprécier la pièce dans toutes ses nuances, mais également dans un deuxième temps, 

de leur permettre de transposer dans notre société contemporaine, les dimensions universelles de cette 

tragédie ; sur les valeurs qui doivent guider tout aussi bien action individuelle que l’action collective.  

 

Et au-delà de sa mythique révolte, Antigone, nous oblige à nous questionner sur l’homme et les valeurs qui 

doivent être les siennes, face à soi et avec l’Autre. 

 

 

 

 

 
   Pascale BAILLEUX  & Olivier COLLIN DUFRESNE 

 



 
 

 

I  - De Sophocle… 
 

La version que nous proposons est bien évidemment le fruit de la lecture des nombreuses versions 

d’ « Antigone», et la fille inattendue de l’œuvre magistrale de Sophocle. Quel paradoxe en soi que cette 

filiation d’une héroïne mythologique née 440 années avant notre ère, et qui étymologiquement ne peut 

avoir eu de descendance ! Et pourtant, le miracle est là ! Miracle permanent que Sophocle (Colonne -496, 

Athènes -406) nous a légué, pour l’éternité. Merci à toi poète-guerrier qui a mis les préoccupations 

humaines au cœur de la tragédie, en jouant des codes et des règles de ton époque ; en révélant de façon 

subtile, dans l’univers de l’omnipotence divine du monde antique, la naissance de la liberté, de la force de 

la volonté, dans la conduite des affaires humaines ! 

 

 

II  - … A « Antigone ». 
 

Quand nous avons décidé de faire vivre encore, toujours, « Antigone », ce sont donc ainsi les 

préoccupations humaines qui ont été au cœur de notre travail. Mais comment inscrire « notre » Antigone 

dans la modernité sans renier sa filiation antique ? Comment faire de cette admirable héroïne, le lien entre 

le féminin athénien et le féminin contemporain ? 

 

A l’origine dans l’œuvre de Sophocle, 9 personnages et un Chœur de vieillards (dont le Choryphée) font 

vivre sa pièce, dans une organisation théâtrale, extrêmement codifiée. C’est une organisation 

dramaturgique qui a longtemps marqué les metteurs en scènes postérieurs de son œuvre, ainsi que les 

auteurs postérieurs qui se sont approprié cette mythologie dramatique. C’est ainsi que Jean Anouilh 

envisage également sa version de 1946, et il en est de même avec Berthold Brecht dans son « Antigone » 

de 1948.  



 

Dans ce que nous appellerons cette « école de Sophocle », la plupart des versions envisagent la mise en 

scène avec plusieurs personnages, pour faire vivre notamment l’opposition entre Créon et Antigone. Mais, 

et c’est là que nous traçons dorénavant un autre chemin pour « Antigone », en lui demandant de poser sa 

main sur notre épaule, pour la guider dans ce XXIème siècle. 

 

 

III – L’arrière plan mythologique 
 

Chaque spectateur aura naturellement sa propre lecture d’Antigone, et c’est la fonction même du théâtre ; 

la fonction de révélation de soi à travers l’Autre. Et aussi de la révélation de l’Autre à travers soi. Pour 

autant, il nous semble important de tracer ici les éléments clés du cadre mythologique d’Antigone et de ses 

origines. En effet, même si notre proposition est en cela très pédagogique, explicative et explicite, un 

détour par la lignée des « Labdacides», permettra de mieux comprendre les motivations de notre superbe 

héroïne. 

 

 
 
 

 

 
Proposition pédagogique – Avant de voir la pièce 

 
Un travail sur la généalogie mythologique d’Antigone, pourra être une entrée intéressante avec les élèves. 
Un arbre généalogique construit à partir de Cadmos sera suffisant dans cette perspective pour aborder la 
pièce.  
 
Cependant, les plus courageux pourront faire remonter l’ascendance d’Antigone à Zeus, le dieu des dieux, et 
faire ainsi apparaître d’autres personnages mythologiques… 
 
 

 

On dit qu’Antigone appartient à la famille des Labdacides, parce que son arrière grand-père, Labdacos est 

l’ancêtre qui sans le vouloir va déclencher « la malédiction d’Apollon », terrible sort qui va poursuivre sa 

lignée, jusqu’à son anéantissement. Mais quelle est donc cette « malédiction » ?7 

 

 



En fait Labdacos est le fils de Polydore et de Nictéïs, mais il est trop jeune pour assumer le pouvoir quand 

son père meurt et c’est son grand-père maternel Nictée qui va assurer la régence ; régence qui va ensuite 

passer entre les mains de Lycos (frère de Nictée), avant de lui échoir au moment où il devient adulte. Il a 

tout juste le temps d’avoir un fils, Laïos, car il meurt très vite après son avènement, et c’est Lycos qui 

assure à nouveau la régence. 

 

Laïos a en effet, un an à la mort de son père Labdacos, et ne représente donc aucun danger pour la régence 

qui décide de ne pas le supprimer, mais de l’envoyer dans une lointaine famille, celle du roi Pelops 

[Péloponnèse]. Pelops élève donc Laïos au sein de sa famille, et ce dernier devient l’ami d’un des fils de son 

tuteur, Chrisippe. 

 

En fait, Laïos développe plus qu’une amitié à l’égard de Chrisippe ; il en devient amoureux. Mais ses 

sentiments ne sont pas réciproques. Face au refus de Chrisippe, Laïos décide de l’enlever et de le forcer à 

devenir son amant. L’issue de cette histoire est dramatique et funeste, dans la mesure où submergé par la 

honte, Chrisippe se suicide et Laïos s’enfuit pour ne pas avoir à répondre de son acte odieux. Pelops 

terrassé par le désespoir et fou de rage, attire sur Laïos et sur sa descendance « la malédiction d’Apollon». 

 

Laïos qui s’est enfui, revient à Thèbes où les circonstances lui permettent de s’asseoir sur le trône (Zéthos, 

le régent usurpateur s’est en effet suicidé). Il épouse Jocaste, mais l’oracle qu’il est allé consulter pour 

connaître son avenir, lui prophétise que s’il donne naissance à un enfant mâle celui-ci le tuera et épousera 

la reine Jocaste, sa propre mère. C’est la première expression de la « malédiction d’Appolon». Mais contre 

l’office de l’oracle,  Laïos et Jocaste donneront naissance à un enfant mâle, Œdipe, qui causera leur perte et 

la sienne. 

 

Œdipe est en effet, le père d’Antigone…qui après la mort de ses deux frères, Polynice & Etéocle, refusera à 

la loi de Créon… 

 

 
 

 
Proposition pédagogique – Pour avant et/ou après avoir vu la pièce 

 
Un travail sur le rôle et la fonction des « oracles » dans le monde antique pourrait être une entrée 
intéressante pour comprendre les valeurs et les croyances des sociétés de cette époque.  
 
Un tel travail permettrait dans un même temps d’aborder le concept de « cité grecque », qui est l’unité 
sociale fondamentale, et d’aborder les questions d’organisation politique. Il s’agira notamment d’aborder la 
question du pouvoir et de la démocratie. 
 
 

IV – L’arrière plan théâtral 
 

Sophocle a fait naître Antigone dans l’univers du théâtre grec, dans l’univers de la tragédie. Or, il est 

intéressant  de s’arrêter un instant sur l’étymologie de ce mot. En effet, le mot « tragédie », vient du grec 

ancien τραγῳδία, tragôidía, c’est-à-dire de τράγος, trágos (« bouc ») et ᾠδή, ôidế (« chant, poème 

chanté »). D’où le sens « chant du bouc », désignant le chant rituel qui accompagnait le sacrifice du bouc 

aux « fêtes de Dionysos » de l’époque archaïque. La tragédie est donc primordialement religieuse. Et c’est 

sans doute cette origine qui imprégnera l’ensemble du théâtre grec,  de sa naissance à son essor, de son 

apogée à son déclin.  

L’Antigone de Sophocle agit pour suivre la loi des dieux, non celle des hommes et en cela elle est conforme 

aux codes de son époque. Notre Antigone, est de 2500 ans plus âgée que son aînée, et envisage plutôt de 

suivre un code de valeurs humaines. 

 

Pour autant, dans les deux perspectives, la tragédie garde son rôle didactique.  

 



A l’époque antique, le théâtre avait pour fonction d’exposer au peuple les grandes légendes de son passé 

dans leur contexte religieux, tout en faisant le lien avec les réalités sociales. Et c’est au « Chœur », qu’il 

appartenait de formuler toutes les conséquences sociales à destination des spectateurs, en donnant la 

réplique aux protagonistes.  

 

Dans notre proposition, les faits sont proposés à travers le prisme des réalités sociales de notre époque. 

L’intention est toujours de permettre au spectateur de se questionner et de se positionner sur les valeurs 

de notre temps. L’hubris, qui est au cœur de la tragédie grecque, est ici renversée. La loi des dieux n’est 

plus celle qui agit, seule la volonté humaine fait loi. Et notre Antigone du XXIème siècle porte sur ses 

épaules le fardeau de notre condition humaine, mais surtout celle de la condition de la Femme face à 

l’ancestrale mythologie des hommes. 

 

 
 

 
Proposition pédagogique – Pour après avoir vu la pièce 

 
Un travail sur la place des femmes dans notre société, sur la difficile lutte pour l’égalité des droits et l’égalité 
sociale (égalité filles-garçons) pourrait trouver sa juste place dans un corpus d’enseignement moral et 
civique. 
 
Un tel travail permettrait dans un second temps d’aborder le concept de « Valeurs de la République » : 
« Liberté », « Egalité », « Fraternité », « Laïcité ». 
 
Cette démarche induirait éventuellement dans un troisième temps, un travail sur les concepts « d’Etat de 
droit », sur la notion de « loi ». Naturellement, au regard du choix d’Antigone, « l’insoumise », il pourrait 
être intéressant d’aborder alors la question du respect de la loi, de l’opposition à la loi et des limites de cette 
alternative. D’une autre façon, il s’agira de travailler sur le concept de « citoyenneté ». 
 
 

 

Mais l’arrière plan théâtral se joue aussi, comme nous l’avons indiqué plus haut sur la notion de « mythe ». 

Ce concept pris dans son acception antique, relève du récit légendaire qui traite des relations entre les 

dieux et les hommes, entre les dieux et les héros. C’est le mécanisme psycho-social qui permet de 

transférer la posture idéalisée dans le jeu quotidien de la vie réelle. Le mythe, la mythologie font partie 

intégrante du monde grec. Mais ce mécanisme n’a pas disparu au cours des siècles, bien au contraire, il 

perdure. Il est aujourd’hui acquis que le mythe a une fonction essentielle dans la construction d’une pensée 

collective, fondée sur l’idéalisation d’une personne ou d’un évènement, voire d’une chose. 

 

Ainsi le « mythe d’Œdipe », on parle aujourd’hui de « complexe d’Œdipe », a-t-il traversé les temps pour 

tracer les contours des relations intrafamiliales, en posant comme règle de la structure familiale : l’interdit 

de l’inceste. 

 

C’est donc la croyance collective qui est au cœur du mythe. Et notre Antigone, n’est personne d’autre 

qu’une briseuse de mythe. C’est en cela qu’elle a pu être présentée comme l’image, la personnification de 

la rébellion.  La révolte est donc le ressort essentiel de l’action d’Antigone, et c’est ce qui lui permet de 

créer son « propre mythe ». Bien évidemment, notre proposition théâtrale se réclame absolument d’une 

revendication féministe assumée, dans la mesure où puisqu’il s’agit d’Antigone, c’est elle qui doit avoir la 

parole. C’est elle qui doit dire, et non répondre. C’est elle qui doit juger des règles et non les subir par 

principe. Sa révolte, est la révolte contre sa condition, face à un univers qui veut l’écraser. 

 

 
 
 

 
Proposition pédagogique – Pour après avoir vu la pièce 

 
Un travail sur les mythes pourrait servir selon deux perspectives :  
 



D’une part, ce pourrait être une autre entrée pour découvrir le monde antique. Qui n’a pas entendu parler du 
« mythe Sisyphe », du « mythe de Prométhée », ou encore du « mythe de la caverne » ? De la perspective 
historique à la perspective philosophique, le spectre est assez large pour offrir de nombreux points d’appui ; 
 
D’autre part, ce pourrait être une entrée « sociologique », pour analyser notre époque moderne, à travers ce 
concept. Il n’y a pas si longtemps, dans un certain monde exista le « mythe de Stakhanov ». Que dire alors 
de l’idéalisation de certaines personnes ou de certains lieux au cours des décennies passées ? Comment 
analyser les histoires de Madame Desbassyns, de Sitarane, de Rosa Parks, du Mahatma Gandhi, de Nelson 
Mandela ? 
 
Plus avant encore, un travail philosophique sur la relation entre le mythe et la religion pourrait être proposé 
aux élèves en fin de cycle secondaire. 
 
 

 

Pour en finir provisoirement sur cette question mythologique, il nous semble incontournable d’aborder ici 

l’aspect qui est souvent l’un des plus attractif de la mythologie grecque, à savoir le bestiaire fabuleux. Il n’y 

a en effet pas de mythologie sans créatures extraordinaires. A cette évocation nous viennent tout 

naturellement à l’esprit, toutes ces créatures incroyables que rencontre Ulysse dans son Odyssée. Ou 

toutes celles encore qui jalonnent les aventures surnaturelles de l’immense Hercule. 

 

Dans le propos qui est le nôtre, et notre filiation à l’œuvre de Sophocle s’en trouve réaffirmée, nous jouons 

aussi du bestiaire. Œdipe, père d’Antigone, rencontre aussi une bête fabuleuse au cours de son histoire : il 

rencontre le Sphinx. Et cette rencontre sera décisive pour la suite de son histoire et donc de sa 

descendance.  

 

 
 

 
 

 
Proposition pédagogique – Pour avant et/ou après avoir vu la pièce 

 
Un travail sur les créatures mythologiques pourrait être également une excellente clé d’entrée dans la 
découverte des civilisations antiques, et notamment grecque. La mythologie regorge de « monstres » qui 
donnent l’occasion aux héros de construire les légendes et les mythes. 
 
C’est le cas dans notre proposition s’agissant du Sphinx. C’est une créature extraordinaire qu’il pourrait être 
intéressant de rencontrer avant de voir la pièce. Le Sphinx a d’ailleurs un deuxième intérêt qui celui de jouer, 
jouer au jeu des énigmes.  
 
Or, le jeu des « énigmes » est l’un des plus vieux jeux de l’humanité, et pourrait servir de point d’appui pour 
aborder les questions de logique et de raisonnement logique, en mathématiques notamment.  
 



V – La scénographie 
 

La  « scénographie » désigne de façon simple tous les éléments qui contribuent à établir l’atmosphère et le 

climat d’une production théâtrale : les éclairages, le son, le décor, les costumes, et les accessoires. 

Aujourd’hui, la scénographie [étymologiquement du grec σκηνη (skene) scène et γραφειν (graphein) 

écrire)], désigne l’étude de l’art de la scène, c’est-à-dire des moyens techniques permettant d’accompagner 

les choix de mise en scène. 

Dans notre proposition scénographique, certains éléments peuvent être mis en évidence : 

 

1 – L’espace théâtral 
 

 

Dans la tragédie antique, la scénographie était principalement imposée par le lieu, l’espace où étaient 

données les œuvres. Ainsi, le théâtre, c’est-à-dire l’édifice dans lequel s’exprimaient les protagonistes 

dictait-il le jeu des comédiens. Dans ce cadre, très délimité, le chœur, au centre sur l’orchestra, 

s’interrogeait et répondait aux questions intérieures du public par des stances, généralement chantées et 

les comédiens prenaient place derrière sur le proskenion. Un grand mur, la skéné derrière lequel se 

trouvaient les coulisses, ouvrait généralement sur trois portes et s’élevait derrière le proskenion. La plupart 

des œuvres étaient données dans ces conditions et il faut remarquer que les acteurs d’alors, se déplaçaient 

très peu, beaucoup à cause de leurs costumes trop imposants.  

 

 

Dans notre proposition, l’espace théâtral est appréhendé pour mettre en valeur Antigone, et c’est là notre 

intention principale quel que soit le lieu dans lequel nous intervenons. Il nous appartient dans chaque 

espace investi, d’ajuster le lieu pour qu’il disparaisse, tout en restant présent. 

 

 

 

2 – L’espace scénique 
 

L’espace scénique, revêt pour nous une importance primordiale, dans la mesure où la proximité d’Antigone 

par rapport au public, la nécessité de pouvoir l’interpeller en allant jusqu’à la limite du contact physique, 

est un des éléments important de notre mise en scène. Ainsi, à chaque fois que cela est rendu possible par 

les lieux, notre volonté est systématiquement de rompre la limite entre les « gradins » et la scène.  

 



A partir de ce postulat, l’espace, qu’il soit circulaire, rectangulaire ou carré est aménagé avec quelques 

colonnes [claires] entières et quelques colonnes tronquées, pour sobrement renvoyer le spectateur dans 

l’imaginaire du théâtre antique. Nous envisageons alors la tonalité de l’arrière-plan et des plans latéraux, 

unicolore et sobre, le plus souvent noire. L’espace scénique n’est pas vide, mais il est de notre point de vue, 

minimaliste. La référence culturelle à la Grèce antique est volontaire et participe de l’atmosphère 

« tragique », que nous souhaitons rendre. 

 

 

3 – La place de la lumière 
 

En contrepoint de la sobriété du « décors », la lumière prend une place primordiale dans notre proposition. 

Notre intention est en effet, de faire du jeu de lumières un protagoniste à part entière de l’action 

dramatique. Entre les différents temps de création d’atmosphères, les temps forts, les rythmes, le choix des 

couleurs, nous voulons que la lumière concoure à magnifier notre Antigone.  

 

 

4 – L’environnement sonore 
 

Nulle musique dans notre proposition. La voix d’Antigone, nous a semblé pouvoir être la seule musique 

possible, d’autant que notre propos fait la part belle au « refrain ». 

 

 

5 – Les accessoires 
 

Ici encore, la sobriété est le fil conducteur de nos choix. L’imaginaire collectif retrouvera une Antigone 

conforme aux codes vestimentaires du monde antique. Costume, bijoux, maquillages ont été choisis pour 

répondre à cette attente. 

 

Le seul élément particulier qui a été mis en avant dans notre choix scénographique est ici celui des 

masques. Le masque est en effet, un élément irremplaçable de la scénographie de la tragédie antique. A 

cette époque tous les acteurs portent des masques. Et « selon la « Souda », ils dérivent de l'innovation de 
Phrynichos, se passant le visage au blanc, puis à la teinture de pourpier. Les masques anciens ne couvrent 
que le visage. Par la suite, ils s'agrandissent vers le sommet du crâne, de sorte à pouvoir y fixer des 
perruques ou au contraire, à figurer un crâne chauve. Le masque est percé aux yeux et à la bouche, pour 
permettre au comédien de se déplacer et de s'exprimer librement. Malgré les indications des Anciens à ce 
sujet, des expériences modernes ont montré que la bouche du masque n'a pas pu servir de porte-voix. 

Le masque tragique est plutôt réaliste. Le masque du drame satyrique porte une barbe, des oreilles pointues 
et un crâne chauve. Il y a deux trous pour les yeux et un pour la bouche. Le masque comique peut être très 
varié. Parfois, il caricature un personnage contemporain, bien connu des spectateurs. Dans « Les 
Cavaliers », Aristophane plaisante sur le masque de l'acteur représentant Cléon : selon lui, l'homme est si 
beau que tous les fabricants de masques ont voulu le représenter mais la femme si laide que personne ne 
voulut la représenter. Très vite, des types de masques sont apparus suivant le personnage. Au IIe siècle, 
l’Onomastikon de Julius Pollux dresse une liste de 76 masques : 44 modèles comiques, 28 modèles 
tragiques et 4 modèles de drame satyrique. Les masques avaient différentes couleurs qui permettaient aux 
spectateurs de reconnaître les personnages (rouge pour les satyres, blanc pour les femmes, etc.). 

Les masques sont utiles pour les changements de rôle et l'identification rapide des personnages sur 
scène…(sources : wikipedia). 
 
Notre Antigone utilise des masques, et dans ce sens renforce sa filiation avec le théâtre de Sophocle. Pour 

autant, nos masques n’ont pas les caractéristiques recherchées dans la tragédie antique. Leur fonction est 

principalement symbolique dans la mesure où, le masque permet assurément de démasquer. 

 

 



 
 

 

 
Proposition pédagogique – Pour après avoir vu la pièce 

 
Un travail sur les masques, dans une perspective artistique [Arts Plastiques] pourrait être envisagé pour faire 
réaliser aux élèves une « galerie théâtrale », à la façon du théâtre grec. De nombreux médiums pourraient 
être utilisés pour leur réalisation. 
 
Ce travail initial pourrait alors servir de support à un travail d’écriture pour permettre aux élèves de produire 
de courts textes, des saynètes, qui seraient une bonne base pour un éventuel projet théâtral. 
 

 

 

VI – La Bibliographie (partielle, partiale et non exhaustive) 

 

1 – Les Antigones 
 

« Tragédies », Sophocle, Traductions de Paul Mazon, Livres de poche, 1962 ; 

« Antigone », Sophocle, 440 avant J.C., Traduction de Robert Davreu, Actes Sud-Papiers, 2011 ; 

« Antigone », Vittorio Alfieri, 1789 (qu’on peut trouver à la « Libreria del XXI secolo »); 

« Antigone », Jean Cocteau, Folio, Gallimard, 1922 ; 

« Antigone », Jean Anouilh, Editions de la Table Ronde, 1944 ; 

« Antigone », Berthold Brecht, Editions de l’Arche, 1948 ; 

« Antigone ou le choix », Marguerite Yourcenar, Editions Plon, 1957 ; 

« Les Antigones », Georges Steiner, Folio-Essais, Gallimard, 1958 ; 

 « Antigone », Henri Bauchau, Editions Actes Sud, 1997 ; 

« Antigone voilée », François Ost, Editions de Boek, 2010 ; 

 « Antigone », Olivier Collin Dufresne, Editions du Chat bleu, 2018 (en cours) ; 

 

 

2 – La tragédie grecque 
 

« La tragédie grecque » Jacqueline de Romilly, Quadrige, PUF, 1997 ; 



« Les tragédies grecques », Pascal Thiercy, « Que sais-je ? », PUF, 2001 ; 

« L’insignifiance tragique », Florence Dupont, Le Promeneur, Gallimard, 2001 ; 

 

 

3 – Les mythes 

 
« Les mythologies », Roland Barthes, Editions du Seuil, 1957 ; 

« Anthropologie structurale », Claude Lévi-Strauss, Editions Plon, 1958 ; 

« Etude sur le mythe antique dans le théâtre du XXème siècle », Olivier Got, 1998 ; 

« Le Mythe antique dans le théâtre du XXème siècle », Jean Boyer, 1999 ; 

 

4 – La mythologie 

« Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine », Pierre Grimal, PUF, 1999 ; 

« Qu’est-ce que la mythologie grecque ? », Claude Calame, Gallimard, 2015 ; 

« Mythologie grecque et romaine », P ; Commelin et P. Maréchaux, Dunod, 1995 ; 

 

5 – La sociologie 

« Propos sur le pouvoir », Alain, Folio-Essais, 1985 ; 

« La fin du courage », Cynthia Fleury, Fayard, 2010 ; 

« L’Eloge du non », Jean-Claude Lamy, Editions du Rocher, 2012 ; 

 

VII – Citations 

«  J’ai toujours préféré la mythologie à l’histoire parce que l’histoire est faite de vérités qui deviennent à la 
longue des mensonges et que la mythologie est faite de mensonges qui deviennent à la longue des vérités »,   

Jean Cocteau (Passé défini, IV, p. 2016, Editions Gallimard, 2005). 

------      ------      ------ 

« Voilà. Ces personnages vont vous jouer l’histoire d’Antigone. Antigone, c’est la petite maigre qui est 
assise là-bas, et qui ne dit rien. Elle regarde droit devant elle. Elle pense. Elle pense qu’elle va être Antigone 
tout à l’heure, qu’elle va surgir soudain de la maigre jeune fille noiraude et renfermée que personne ne 
prenait au sérieux dans la famille et se dresser seule en face du monde, seule en face de Créon son oncle, qui 
est roi. Elle pense qu’elle va mourir, qu’elle est jeune et qu’elle aussi aurait bien aimé vivre. Mais il n’y a 
rien à faire. Elle s’appelle Antigone et il va falloir qu’elle joue son rôle jusqu’au bout… »,  

Jean Anouilh (1944, Le prologue, Antigone, Editions de La Table Ronde). 

 
------      ------      ------ 

 
« Amis, peut-être  
Serez-vous surpris par le noble langage 
De ce poème vieux de milliers d’années 
Que nous avons appris par cœur. Le sujet, 
Si familier, si cher aux auditeurs d’autrefois, 
Le sujet vous en est inconnu. Aussi permettez-nous 
De vous le présenter. Voici Antigone, 



Fille d’Œdipe et princesse. Ici, Créon, 
Son oncle, tyran de la cité de Thèbes. 
Je suis Tirésias, le devin. Celui-là mène une guerre de rapines contre la lointaine Argos. 
Celle-ci n’accepte pas ce qui est inhumain, 
Elle est anéantie. Mais sa guerre à lui, qui mérite bien d’être appelée inhumaine, 
Sa guerre tourne au désastre. L’indomptable, la juste, 
Sans égard pour les sacrifices de son propre peuple, 
De son peuple réduit en servitude, c’est grâce à elle 
Que la guerre a pris fin. Nous vous prions 
De vous souvenir d’actes semblables, 
Accomplis dans un passé plus proche, ou de l’absence 
D’actes semblables. Et maintenant, 
Vous allez nous voir, nous les acteurs, 
Entrer l’un après l’autre dans l’aire de jeu 
Où autrefois, sous les crânes des bêtes 
Sacrifiées aux cultes barbares, l’humanité 
Dans la nuit des temps s’est levée, 
Droite et grande. » 
 
Berthold Brecht (1948, Le Prologue, Antigone, Editions de L’Arche). 

------      ------      ------ 

« Je m'appelle Antigone. Je suis la sœur de mon père, la fille de ma grand-mère et la tante de ma sœur et de 
mes frères. Je suis née sous le ciel de Thèbes la magnifique, Thèbes la béotienne, souvenez-vous ! Je suis née 
ici sur cette terre grecque qui est la mienne et je vais mourir ici. Ainsi en ai-je décidé. Je sais ! Il n'est pas 
toujours facile de croire que l'on peut choisir sa propre mort ! C'est vrai. Mais moi j'ai choisi. C'est ici que 
je suis morte. Oui ! Je m'appelle Antigone et je suis morte à Thèbes, cité de mes aïeux et de ma non-
descendance. » 

Olivier COLLIN DUFRESNE  (2017, Antigone, IV, Les Editions du chat bleu) 

 

 

VIII – Iconographie (Partielle, et donc partiale…) 

Le mythe d’Antigone, et le mythe d’Œdipe son père, sont à l’origine de très nombreuses œuvres picturales. 

 

 

1 – Antigone – Affiche de la “Guilford School of Acting”. 



 

 

2 – Antigone consolatrice - Giorgio de Chirico - 1973. 

 

 

3 – Antigone enterrant son frère Polynice – Marie Spartali Stillman – Vers 1884 



 

 

4 – Antigone conduisant Œdipe aveugle – Léon Bonnat - 1885 

 

 

 

 



IX - Biographie sommaire de Sophocle 

Sophocle (en grec ancien : Σοφοκλῆς / Sophoklễs), né à Colone en 496 ou 495 av. J.-C. et mort en 406 ou 
405 av. J.-C., est, avec Eschyle (526-456) et Euripide (480-406), l'un des trois grands tragiques grecs.  

Sophocle est l'auteur de 122 pièces (dont une centaine de tragédies), mais seules sept d'entre elles nous sont 
parvenues. Sophocle a remporté 18 victoires au concours tragique des grandes Dionysies : c'est donc lui qui 
en a remporté le plus.  

Son théâtre approfondit les aspects psychologiques des personnages. Ses pièces mettent en scène des héros, 
souvent solitaires et même rejetés (Ajax, Antigone, Œdipe, Électre), et confrontés à des problèmes moraux 
desquels naît la situation tragique. Comparé à Eschyle, Sophocle ne met pas ou peu en scène les dieux, qui 
n'interviennent, sur le mode de l'ironie tragique, que par des oracles dont le message obscur trompe souvent 
les hommes.  

La vie de Sophocle nous est mal connue. Il est né à Colone, bourgade proche d'Athènes, où il situe sa 
dernière pièce, Œdipe à Colone. Il est le fils d'un riche fabricant d'armures. Il reçoit une éducation soignée, 
conduit le chœur du triomphe de Salamine. Contemporain de Périclès, Sophocle connaît l'apogée d'Athènes 
et participe à la vie politique : il est désigné parmi les hellénotames (trésoriers de la ligue de Délos) en -443/-
442, et parmi les stratèges à deux reprises, notamment en -440, lors de l'expédition contre Samos. À 83 ans, 
il fait également partie des dix conseillers désignés après le désastre de Sicile.  

La carrière d'auteur tragique de Sophocle commence au moins en -468. Cette année-là, il remporte un 
premier prix. Sophocle est le rival d'Eschyle pendant douze ans, puis c'est Euripide qui devient son 
concurrent, à partir de -455.  

Sophocle meurt en -406 ou -405, âgé d'environ 90 ans. (Sources : VIKIDIA) 

 

X – Fiche technique de la pièce 

 

 

Antigone, par la Compagnie du Chat bleu (création 2017, donnée pour la 1
ère

 fois au Théâtre Conflore) 

Pièce en quatre actes 

Durée 1h15 – 1h20 

Comédienne – Pascale BAILLEUX 

Texte original & Mise en scène – Olivier COLLIN DUFRESNE 

 

 

 

 

 



 

 

XI  – Ressources pédagogiques 

Bulletins officiels (références indicatives) 

B.O. n° 32 du 13 septembre 2017, Arrêté du 24 juillet 2007 (B.O. du 17 août 2007) relatif à l’ 

« Enseignement des langues et cultures de l’Antiquité en classes de seconde, première et terminale des 

séries générales et technologiques » ; 

B.O. n° 31 du 27 août 2009, relatif au « Programme de langues et culture de l’Antiquité au collège » ; 

B.O. n°15 du 11 avril 2015, Arrêté du 18 février 2013, relatif au « Classes de seconde, première et 

terminale des séries générales et technologiques - Programmes d'enseignement des langues et cultures 

de l'Antiquité  

B.O. Spécial n° 11 du 26 novembre 2015, relatif au « Programmes d'enseignement du cycle des 

apprentissages fondamentaux (cycle 2), du cycle de consolidation (cycle 3) et du cycle des 

approfondissements (cycle 4) » ; 

B.O. n° 11 du 17 mars 2016, relatif au « Programme d’enseignement et de complément de langues et 

culture de l’antiquité » : 

 

Liens et sitographie 

http://eduscol.education.fr/cid112212/nouveaux-programmes-de-lca-au-college.html 

http://eduscol.education.fr/lettres/sinformer/textes-officiels/programmes/lycee-general-et-

technologique/premiere-generale.html 

http://www4.ac-nancy-metz.fr/langues-anciennes/Menu.htm 

https://www.arretetonchar.fr/ 

http://www.cahiers-pedagogiques.com/Langues-et-cultures-de-l-Antiquite 

https://www.reseau-canope.fr/antigone/ 

http://www.edutheque.fr/utiliser/arts-et-lettres/partenaire/antigone-enligne.html 

 

 

Dossier pédagogique réalisé par Pascale BAILLEUX & Olivier COLLIN DUFRESNE 

Lacompagnieduchatbleu@laposte.net 

Contact téléphonique pour les scolaires : 0692 28 48 23 

 


